
R.I.D.C. 2-2018 

 
 
 
 

LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ, UN BLASPHÈME ? 
RÉFLEXIONS À PARTIR DU CAS THAÏLANDAIS 

 
 
 

Eugénie MÉRIEAU
 
 
 
 
 

Curse not the king, no, not in thy thought; (…):  
for the bird of the air will carry the voice,  

and that which hath wings will tell the matter. 
Ecclesiastes 10:20 

 
 
En Europe, lèse-majesté et blasphème se rapprochèrent sur deux principaux points : 

le contenu (l’atteinte au sacré – le roi représentant Dieu), et la procédure de répression (la 
mise en œuvre d’une justice d’exception – la lèse-majesté étant considérée comme l’un des 
crimes les plus graves). En Thaïlande, les assimilations récentes, à la fois jurisprudentielles 
et doctrinales, du crime de lèse-majesté au crime de blasphème permettent d’interroger le 
caractère particulier, historiquement et géographiquement situé dans l’Europe de la fin du 
Moyen-Âge, d’un tel rapprochement. Existe-t-il une fonction universelle de l’assimilation 
de la lèse-majesté au blasphème dans les monarchies sacrées ? Ne serait-ce pas là le cœur 
de la monarchie sacrée ? En d’autres termes, existe-t-il dans les monarchies sacrées une « 
fonction blasphématoire universelle », commune tant aux religions à forte transcendance 
comme le christianisme et l’Islam, qu’aux religions sans Dieu comme le bouddhisme ? 
Pour tenter de répondre à cette question, cet article esquisse, dans son rapport au sacré, un 
bref aperçu de l’évolution historique de la loi de lèse-majesté, y compris de ses antécédents 
pré-modernes avant d’analyser son contenu tel qu’invoqué par les juges pénaux, 
constitutionnels et la doctrine en Thaïlande et enfin d’exposer les procédures d’exception 
mises en œuvre pour le réprimer. In fine, il invite à repenser la dichotomie religieux-
séculaire. La sécularisation du blasphème via la lèse-majesté et la sacralisation de la 
royauté via la lèse-majesté indique une relation dialectique entre religiosité et sécularisme, 
au service du politique.  
 

                                                        

 Post-doctorante à la chaire de Constitutionnalisme comparé de la Faculté de Sciences Sociales 

de l’Université de Göttingen. 



2  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 

In Europe, lese-majesty and blasphemy merged through two main mechanisms: its 
content (violation of the sacred – the king being the representative of God on Earth), its 
procedure (the implementation of a justice of exception – lèse-majesté being considered 
as one of the most heinous crimes). In Thailand, recent assimilations of lèse-majesté to 
blasphemy challenge the assumption that the relationship between blasphemy and lèse-
majesté is peculiar to European history. Is there a universal function of lèse-majesté being 
treated as blasphemy in sacred monarchies? Isn’t this incorporation a core process of 
sacred monarchy? In other terms, is there in sacred monarchies a “universal 
blasphematory function”, common both to religions with strong transcendence such as 
Christianism and Islam, and religions without a God like Buddhism? To answer these 
questions, this article will sketch a brief overview of the historical evolution of the law 
including its pre-modern antecedents, before turning to an analysis of the law of lèse-
majesté as defined by penal, civil and constitutional judges, as well as the legal profession 
in Thailand before exposing the exceptional procedures implemented to repress it. In fine, 
the article challenges the accepted dichotomy between religious and secular. The 
secularization of blasphemy via lèse-majesty and the sacralization of royalty via lèse-
majesty indicates a dialectical relation between religiosity and secularism serving the 
King's power. 
 

 
Ancien verrou des systèmes monarchiques fondés sur l’inégalité des 

personnes face à la loi, le crime de lèse-majesté semble appartenir largement 
au passé. Hérité de la Rome antique1, il s’apparentait au Moyen-âge à la loi 
de félonie2, avant de devenir l’arme des rois dans leur consolidation du 
pouvoir3. Sa démolition systématique s’inscrivit dans le grand combat des 
Lumières contre l’obscurantisme, et Montesquieu écrivait, dans l’Esprit des 
Lois, « C’est assez que le crime de lèse-majesté soit vague, pour que le 
gouvernement dégénère en despotisme »4. 

La révolution française remplaça pour un temps le crime de lèse-majesté 
par celui de lèse-nation5. Le 19ème siècle marqua, dans les monarchies 

                                                        
1 Y. THOMAS, « L’institution de la majesté », Revue de synthèse, juillet 1991, pp. 331-386.  
2 M. LEMOSSE, « La lèse-majesté dans la monarchie franque », Revue du Moyen Âge latin, 

janvier-avril 1946, pp. 5-24 ; J. CHIFFOLEAU, « Sur le crime de majesté médiéval », Genèse de 
l’État moderne en Méditerranée. Approches historique et anthropologique des pratiques et des 
représentations. Actes des tables rondes de Paris (24-26 septembre 1987 et 18-19 mars 1988), 
Collection de l’École française de Rome 168, pp. 183-213. 

3 J. HOAREAU-DODINEAU, Dieu et le roi, La répression du blasphème et de l’injure au roi 
à la fin du Moyen Age, Limoges, Presses Universitaires de Limoges, 2003 ; C. LEVELEUX-
TEIXEIRA, « Quelques réflexions sur la construction normative de la lèse-majesté au Moyen-Âge 
(XIIème-XIVème siècles) », Cahiers poitevins d’histoire du droit, vol. 1, 2006, pp. 7-27 ; 
J. CHIFFOLEAU, « Le crime de majesté, la politique et l’extraordinaire ; note sur les collections 
érudites de procès de lèse-majesté du XVIIème siècle et leurs exemples médiévaux », École française 
de Rome, actes du colloque de Rome (20-22 janvier 2003), 2007, pp. 577-662. 

4 Baron de MONTESQUIEU, L’Esprit des Lois, 1748, Livre XII, Chap. VII « Du crime de lèse-
majesté ».  

5 Dans un premier temps, les deux incriminations coexistent. « Sans bruit, la lèse-nation évince 
la lèse-majesté, et avec elle, sans doute déjà, la majesté toute entière ». J.-Chr. GAVEN, Le crime de 



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        3 
 
autoritaires européennes, l’âge d’or du lèse-majesté : dans la France 
napoléonienne et de la Restauration, en Prusse et dans la plupart des états 
allemands, ainsi qu’en Autriche-Hongrie, on note, sous l’effet du 
développement de la presse, une utilisation accrue de la loi de lèse-majesté6. 
Au cours du siècle suivant, les pays européens abolirent progressivement le 
crime de lèse-majesté en même temps que leurs monarchies. Celles qui 
survécurent à la Première Guerre mondiale le conservèrent, mais son 
application par les tribunaux ne tarda pas à tomber en désuétude7. Dans les 
républiques, furent maintenus çà et là des crimes d’outrage à chef d’État, 
également en voie de remise en cause partout où ils existent encore. La France 
a, en 2013, aboli son délit d’offense au Président de la République qu’elle 
avait hérité de sa loi sur la presse de 1881, dans la jeunesse de la troisième 
république8, conformément à une décision de la Cour Européenne des Droits 

                                                        
lèse-nation, Histoire d’une invention juridique et politique (1789-1791), Paris, Presses Universitaires 
de Sciences-Po, 2016, p. 19.  

6 Napoléon voulut utiliser ce crime contre Fouché. V. D. A. BINGHAM, A selection of the 
letters and dispatches of the First Napoleon, Cambridge University Press, 2010, p. 43. Le Code pénal 
de 1810 définissait la lèse-majesté comme parricide en son article 86. « L’attentat ou le complot contre 
la vie ou la personne de l’Empereur est crime de lèse-majesté ; ce crime est puni comme parricide, et 
emporte de plus la confiscation des biens ». Charles X et Louis-Philippe l’utilisèrent contre les 
caricaturistes, notamment Charles Philippon. V. M. BRYANT, « The Art of Lese-Majeste », History 
Today, 56 (4), 2006. Frédéric-Guillaume IV de Prusse en fit un usage répété. Sur la Prusse, v. A. 
HARTMANN, Majestätsbeleidigung und Verunglimpfung des Staatsoberhauptes (§§ 94 ff. RStGB, 
90 StGB): Reformdiskussion und Gesetzgebung seit dem 19. Jahrhundert (Juristische Zeitgeschichte. 
Abt. 3), Berlin, 2006 ; sur l’Autriche-Hongrie, v. Ph. CZECH, Der Kaiser ist ein Lump und Spitzbube, 
Majestätsbeleidigung unter Kaiser Franz Joseph, Vienne, Böhlau, 2010.  

7 La Norvège, la Suède, les Pays-Bas et l’Espagne ont conservé le crime de lèse-majesté dans 
leur législation. On relève moins d’une dizaine de condamnations ces dix dernières années dans les 
quatre pays en question. En 2007, un dessinateur espagnol a été condamné à une légère amende ; en 
Hollande, deux condamnations ont été prononcées en 2007 et 2016, pour des peines de prison 
n’excédant pas un mois.  

8 Article 26 de la loi de juillet 1881, qui disposait, dans sa version abrogée en 2013, que 
« L’offense au Président de la République par l’un des moyens énoncés dans l’article 23 est punie 
d’une amende de 45 000 euros ». L’article 23 définit de la sorte les actes susceptibles d’être qualifiés 
d’offense « Seront punis comme complices d’une action qualifiée crime ou délit ceux qui, soit par des 
discours, cris ou menaces proférés dans des lieux ou réunions publics, soit par des écrits, imprimés, 
dessins, gravures, peintures, emblèmes, images ou tout autre support de l’écrit, de la parole ou de 
l’image vendus ou distribués, mis en vente ou exposés dans des lieux ou réunions publics, soit par des 
placards ou des affiches exposés au regard du public, soit par tout moyen de communication au public 
par voie électronique, auront directement provoqué l’auteur ou les auteurs à commettre ladite action, 
si la provocation a été suivie d’effet. Cette disposition sera également applicable lorsque la 
provocation n’aura été suivie que d’une tentative de crime prévue par l’article 2 du Code pénal ». La 
Cour Européenne des Droits de l’Homme rappelle que « d’après la jurisprudence, l’offense est 
constituée par « toute expression offensante ou de mépris, par toute imputation diffamatoire qui, à 
l’occasion tant de l’exercice de la première magistrature de l’État que de la vie privée du président de 
la République, ou de sa vie publique antérieure à son élection, sont de nature à l’atteindre dans son 
honneur ou sa dignité » (Cass. Crim, 21 déc. 1966, Bull. crim. n° 302) », CEDH, Eon c. France, 
14 juin 2013.  



4  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
de l’Homme en ce sens9. Cette position est partagée par le Comité des Droits 
de l’Homme10, qui recommande d’abolir toutes les lois protégeant les chefs 
d’État11, à l’instar des procédures spéciales des Nations Unies en faveur de la 
liberté d’expression12. Aujourd’hui, le crime de lèse-majesté n’est guère plus 
utilisé que dans les régimes autoritaires, notamment au Koweït, en Arabie 
Saoudite, ou au Maroc13. Les condamnations y sont pourtant relativement 
rares, et, pour des raisons de politique intérieure comme étrangère, la tendance 
est à la réduction des peines14.  

La Thaïlande fait à cet égard doublement figure d’exception. C’est à la 
faveur de la démocratisation du pays que le nombre de condamnations pour 
lèse-majesté a connu une augmentation spectaculaire de près de 2000%15 et 
que la sévérité des peines prononcées a suivi une courbe exponentielle, avec 
des condamnations allant jusqu’à 60 ans de prison ferme pour de simples 
messages publiés sur les réseaux sociaux16. La dissonance d’une telle 
situation, au regard de l’état général des droits de l’homme dans le royaume, 
bien moins préoccupante que chez ses voisins birmans, laotiens et 
cambodgiens, est patente.  

Dans les années 1990, la Thaïlande incarnait l’unique espoir 
démocratique dans toute la région de l’Asie du Sud-Est. En 1997, avec la 
rédaction d’une nouvelle constitution libérale, elle s’était établie comme une 
démocratie parlementaire fonctionnelle, au gouvernement stable et aux 
institutions de checks and balances solides ; elle était dotée d’une justice 
indépendante et d’une société civile particulièrement énergique. La 
monarchie reposait sur la figure du roi bouddhiste Bhumipol Adulyadej, 
monté sur le trône en 1946, et sujet de la vénération d’une grande partie de la 
                                                        

9 V. CEDH, Eon c. France, 2013 et CEDH, Colombani c. France, 2002. 
10 Le Comité des Droits de l’Homme est l’un des neuf organes des traités des Nations Unies. 

Composé d’experts indépendants, Il surveille la mise en œuvre du pacte international relatif aux droits 
civils et politiques.  

11 Comité des Droits de l’Homme, Observation Générale 34, paragraphe 38. 
12 V. par exemple la position du rapporteur spécial pour la promotion et la protection du droit à 

la liberté d’expression et d’opinion à l’égard des lois de lèse-majesté aux Pays-Bas, disponible à 
http://www.ohchr.org/Documents/Issues/Opinion/Legislation/OL_NLD_2016.pdf 

13 V. D. STRECKFUSS, « Lese-majeste and monarchies », Prachatai, 18 mars 2012.  
14 Le Maroc est engagé depuis 2015 dans une réforme ayant pour objet l’abolition de la loi de 

lèse-majesté. Au Maroc, on ne compte « que » quelques condamnations pour lèse-majesté par an. Les 
dernières affaires sont celles impliquant Walid Bahomane, jeune étudiant marocain, et Abdessamad 
Haydour, condamnés tous deux en 2012 pour avoir posté des caricatures du Roi sur Facebook à un et 
trois ans de prison ferme respectivement.  

15 De 1992 à 2004, on comptait moins de 5 affaires par an. De 2005 à 2007, plus de 60 affaires 
par an étaient traitées, avec un maximum de 127 affaires jugées en 2007, c’est à dire une augmentation 
de 1576%. Les accusés dans les affaires de lèse-majesté étaient systématiquement condamnés, avec 
une probabilité d’acquittement à 6%. D. STRECKFUSS, « Lese majeste, A comparison of modern 
monarchies », intervention à l’Université Chulalongkorn, Bangkok, le 9 mars 2012.  

16 Pongsak Sribunpeng fut condamné par le tribunal militaire de Bangkok le 7 août 2015 à 60 ans 
de prison pour six messages postés sur Facebook (dix ans par message).  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        5 
 
population en accord avec les provisions de la constitution qui proclamait en 
son article 8 que « La personne du roi est sacrée et inviolable. Aucune 
accusation ou action ne peut être formulée ou intentée contre lui »17.   

En 2012, la Cour constitutionnelle thaïlandaise rendait un arrêt affirmant 
que le crime de lèse-majesté concourait à la protection du caractère « sacré 
(sakara) et inviolable (lameut mi day) » de la personne du roi ; déclarant par 
conséquent la constitutionnalité de la loi de lèse-majesté, énoncée à l’article 
112 du Code pénal thaïlandais en ces termes : « Quiconque calomnie 
(minpramat), insulte (dumin) ou menace (sadaeng khwamakhathamatray) le 
roi, la reine, le prince héritier ou le régent, sera puni d’une peine 
d’emprisonnement comprise entre trois et quinze ans »18.  

La lèse-majesté est donc comprise comme une violation du caractère 
sacré du monarque. Dès lors, peut-elle également constituer un acte 
blasphématoire ? Régulièrement critiquée aux Nations Unies pour la mise en 
application de cette loi, la Thaïlande se défend par la voie de publications en 
anglais en invoquant une analogie entre lèse-majesté et atteinte à la figure 
sacrée du Bouddha d’une part, entre lèse-majesté et atteinte au père d’autre 
part. Cette analogie correspond aux incarnations traditionnelles du roi : le roi 
est un boddhisatva, un Bouddha en devenir, ainsi qu’un dharmaraja, un roi 
vertueux, mais également le père symbolique de ses sujets19. Les Thaïlandais 
appellent leur roi phraputtachao (Bouddha) ou pho (père).   

Une première objection concerne la définition du blasphème. Ce dernier 
peut être défini comme une « parole outrageante pour la divinité »20, or le 
Bouddha n’est pas un Dieu, et il est généralement admis que le roi bouddhiste 
n’est pas de droit divin – qu’il soit boddhisatva ou dharmaraja, il acquit ces 
attributs par ses mérites accumulés dans les vies précédentes, non par la grâce 
divine. Néanmoins, la royauté bouddhique n’est pas uniquement bouddhiste : 
elle repose sur une conception hindoue de la royauté, visant à déifier le roi ; 
et le roi est considéré comme un sommuthithep, un ange supposé21. 

                                                        
17 Article 8 de la Constitution de l’année bouddhique 2540 [1997].  
18 Une telle formulation est également utilisée pour protéger le Patriarche Suprême, chef du 

clergé bouddhique. La même formulation est utilisée : « Quiconque calomnie (minpramat), insulte 
(dumin) ou menace (sadaeng khwamakhathamatray) le Patriarche suprême, sera puni d’une peine 
n’excédant pas un an, ou d’une amende de 20 000 THB, ou les deux ». Article 44 de la Loi sur la 
Sangha, 1962, révisé en 1992. Elle est également présente aux articles 133 et 134 du Code pénal pour 
les rois, reines, chefs d’État et ambassadeurs étrangers.  

19 D. NIVAT, « The Old Siamese conception of the monarchy », Journal of the Siam Society, 
vol. 36.2, 1947. Le premier roi considéré comme ayant incarné cette dualité est le roi Ashoka d’Inde. 
V. R. LINGAT, Royautés bouddhiques, Asoka, La fonction royale à Ceylan, EHESS, 1989.  

20 J. CHEYRONNAUD et G. LENCLUD, « Le blasphème. D’un mot ». Ethnologie française, 
t. 22, n. 3, paroles d’outrage, juill.-sept. 1992, p. 263.  

21 Pour des discussions détaillées de ces questions, v. Q. WALES, Siamese State ceremonies, 
Londres, Stephen Austin and sons, 1931 et S. TAMBIAH, World Conqueror and World Renouncer, 



6  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
L’objection perd alors de sa force ; d’autant plus que la définition ici retenue 
du blasphème sera une « violation verbale intolérable au sacré »22. 

Une fois cette première objection rejetée, il conviendra de s’interroger 
sur les rapports, dans une société asiatique bouddhiste telle que la Thaïlande, 
entre deux crimes considérés jusqu’alors comme des catégories européennes 
historiques : le crime de lèse-majesté et le blasphème. Dans quelle mesure 
l’articulation de ces deux crimes de la parole fait-elle apparaître en Thaïlande 
une dynamique similaire à celle de la construction et du maintien des 
monarchies de droit divin en Europe ?  

En Europe, la lèse-majesté absorba le blasphème principalement par 
deux mécanismes : son contenu (l’atteinte au sacré – le roi représentant Dieu), 
et sa procédure (la mise en œuvre d’une justice d’exception – la lèse-majesté 
étant considérée comme l’un des crimes les plus graves). En Thaïlande, les 
assimilations récentes, à la fois jurisprudentielles et doctrinales, du crime de 
lèse-majesté au crime de blasphème permettent d’interroger le caractère 
particulier, historiquement et géographiquement situé, d’un tel rapport. 
Existe-t-il une fonction universelle de l’assimilation de la lèse-majesté au 
blasphème dans les monarchies sacrées ? Ne serait-ce pas là le cœur de la 
monarchie sacrée ? En d’autres termes, existe-t-il dans les monarchies sacrées 
une « fonction blasphématoire universelle »23, commune tant aux religions à 
forte transcendance comme le christianisme et l’Islam, qu’aux religions plus 
« spirituelles » comme le bouddhisme ? 

Pour tenter de répondre à cette question, nous esquisserons, dans son 
rapport au sacré, un bref aperçu de l’évolution historique de la loi y compris 
de ses antécédents pré-modernes avant d’analyser le contenu de la lèse-
majesté tel qu’invoqué par les juges pénaux, constitutionnels et la doctrine en 
Thaïlande et enfin d’exposer les procédures d’exception mises en œuvre pour 
la réprimer.  

 
 

I. LOI DE LÈSE-MAJESTÉ ET SACRALITÉ DU ROI  
 
La formulation et l’utilisation de la loi de lèse-majesté thaïlandaise a 

fluctué en fonction de l’évolution du caractère sacré du roi. Ses antécédents 
prémodernes, adossés à une monarchie divinisée selon le modèle hindou, 
organisaient un espace d’interdit langagier absolu en présence de et au sujet 
de la personne du roi. À partir du 19ème siècle, la déshindouisation corollaire 
                                                        
a study of Buddhism and polity in Thailand against a historical background, Londres, Cambridge 
University Press, 1977. 

22 L. LEVY, « Blasphemy », Encyclopedia of Religion, 1987.  
23 Question posée par J. CHEYRONNAUD et G. LENCLUD, « Le blasphème. D’un mot ». 

Ethnologie française, t. 22, n° 3, paroles d’outrage, juill.-sept. 1992, pp. 261-270.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        7 
 
de l’européanisation de la royauté fit converger les lois de lèse-majesté 
siamoises vers celles en vigueur dans les monarchies autoritaires européennes 
de droit divin. Suite à la révolution de 1932, la désacralisation du roi 
s’accompagna d’une désuétude de la loi de lèse-majesté.  

 
 

A. – La construction d’un devaraja (Roi-Dieu/Roi des Dieux) sur le modèle 
hindou  

 
Les préceptes hindou-bouddhiques érigeaient le roi en figure à la fois 

vertueuse et divine (dharmaraja et devaraja24). Un vocabulaire spécifique fut 
construit pour parler du et au roi. Cette langue distincte, formée à l’aide de la 
langue du bouddhisme, le pâli, ainsi que du sanskrit et du khmer, donnait au 
roi une sanctité. Les mots créés furent préfixés de « phra », marque de respect 
religieuse, utilisée pour les moines. Le premier manuel de langue royale 
(rajasap) est contenu dans la Loi palatine, datée du 15ème siècle, qui codifiait 
l’utilisation du vocabulaire royal dans ses articles 204 à 211. Par exemple, 
l’article 210 disposait : « Pour répondre au roi, utiliser « khahraputtachao » 
pour s’adresser au roi, utiliser « kha phraputtachao khothun » ; dans une 
conversation, [à la 3ème personne], utiliser « phraongchao tratsang tratchai » ».  

Quand phraongchao désigne « le Seigneur », khaphraphuttachao 
signifie « esclave de votre Seigneur ». Le Roi est également appelé 
phrachaoyuhua ou « Seigneur au-dessus de [nos] têtes ». Le mot 
monosyllabique chao connaît les mêmes ambiguïtés sémantiques que notre 
« Seigneur » – il est utilisé dans le langage courant dès l’époque d’Ayuthaya 
pour ériger le roi en « Seigneur de la vie » (chao chiwit) et « Seigneur de la 
terre » (chao phaendin). Pour désigner le roi, l’expression consacrée est 
phrabat somdetphrachaoyuhua ou « les pieds sacrés du Seigneur/Dieu/ 
Buddha au-dessus de ma tête ». Cette expression trouve sa matérialisation 
dans l’attitude de prostration qui l’accompagne. La tête du roturier, partie 
sacrée du corps, se trouve en-dessous du pied du roi, partie considérée comme 
la moins sacrée. La formule introductive d’une demande au roi est la suivante 
khodecha falaong thuliphrabatbokklaobokkramom qui signifie « que le 
pouvoir de la poussière sous la poussière de la plante de vos pieds sacrés 
protège le haut de ma tête ». Le rajasap véhicule l’idée que le Roi est un 
devaraja, mais également un boddhisatva. Les mots qui composent le 
vocabulaire royal sont en majorité des mots religieux issus des langues pâlie 

                                                        
24 Raja signifie « roi » en sanskrit. Le Dharmaraja est celui qui règne selon le dharma-la loi, la 

vérité, la justice. En ce sens il est un bodhisatva, prêt à se réincarner en bouddha. Le Devaraja est 
quant à lui un roi divinisé.  



8  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
et sanskrite : le vocabulaire royal est donc intimement lié au bouddhisme. 
« Phraphuttachao » désigne tout aussi bien Bouddha que le roi. 

La Loi palatine mettait également en place des sanctions très sévères à 
l’égard de quiconque osait manquer de respect au roi. L’article 87 disposait 
ainsi : « Quiconque rencontre le regard du roi (…) est condamné à la punition 
en vigueur pour le crime de sédition ».  

Le crime de sédition valait enchaînement ou condamnation à mort25. 
Cette clause semble être directement tirée de l’article 6 du chapitre VII du 
Code de Manou hindou qui déifiait le roi26 et selon lequel « De même que le 
soleil, [le Roi] brûle les yeux et les cœurs, et personne sur la terre ne peut le 
regarder en face27 ». La Loi palatine disposait également que lors des 
audiences royales, tout chuchotement était puni de la peine de mort28. Si le 
simple fait de lever les yeux sur le roi était passible de mort, le fait de le 
toucher l’était aussi, ainsi que les membres de la famille royale. Lorsque des 
membres de la famille royale tombaient des barges royales, ils n’étaient pas 
secourus, étant donné l’interdiction de les toucher, et ils mouraient noyés. La 
Loi palatine dispose en effet en son article 25 : « Si la barge royale coule ou 
chavire, et que [la Reine] se noie, les domestiques et le personnel du bateau 
lui tendent un bélier et lui jettent des noix de coco pour qu’elle s’y agrippe, si 
possible ; si ce n’est pas possible, que personne ne se saisisse d’elle ; si 
certains la saisissent et lui permettent de survivre, ils seront condamnés à 
mort »29. 

Dans son récit de voyage au Siam à la fin du 17ème siècle, le missionnaire 
jésuite Nicolas Gervaise écrit : « Il n’y point d’État dans les Indes qui soit 
plus monarchique que celui de Siam. Les Rois qui l’ont gouverné jusqu’à 
présent s’y sont fait rendre des honneurs qui semblent n’être dus qu’à Dieu 
(…) Cette liberté que chacun se donne en Europe de parler du Prince et de sa 
conduite, passe chez eux pour un crime d’État ; de là vient que le nom du Roi 

                                                        
25 Art. 85, Loi palatine.  
26 Les historiens du droit affirment que dès le XIIIème siècle de notre ère, à la fondation du 

royaume de Sukhothai (1238-1347), le royaume de Siam se dota de lois inspirées du Code de Manou 
hindou. En 1767, ces lois furent détruites par un incendie propagé par les Birmans lors d’une énième 
guerre siamo-birmane qui mit fin au royaume d’Ayuthaya. Au début du XIXème siècle, le roi Rama Ier 
(r. 1782-1809) ordonna de collecter et de compiler les anciennes lois du royaume de l’époque 
d’Ayuthaya dont il ne restait que peu d’exemplaires.  

27 « Pour la conservation de tous les êtres le Seigneur créa un roi ; En prenant des particules 
éternelles de la substance d’Indra, d’Anila, de Yama, de Soûrya, d’Agni, de Varouna, d’Ichandra et 
de Couvera ; Et c’est parce qu’un roi a été formé de particules tirées de l’essence de ces principaux 
Dieux, qu’il surpasse en éclat tous les autres mortels. De même que le soleil, il brûle les yeux et les 
cœurs, et personne sur la terre ne peut le regarder en face. Il est le Feu, le Vent, le Soleil, le Génie qui 
préside à la lune, le Roi de la justice, le Dieu des richesses, le Dieu des eaux, et le Souverain du 
firmament, par sa puissance » Code de Manou, trad. A. de LOISELEUR, livre septième, art. 3 à 7. 

28 Art. 57, Loi palatine.  
29 Art. 25, paragraphe 2, Loi palatine.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        9 
 
n’est jamais connu du peuple pendant la vie ; de peur, disent-ils, qu’il ne soit 
profané par la langue indifférente de quelque sujet impie »30.  

Décrivant ses impressions du royaume de Siam sous le règne de Mongkut 
au milieu du 19ème siècle, le missionnaire Pallegoix parlait d’un « despotisme 
dans toute la force du terme », notamment eu égard à l’interdit de regarder le 
roi.  

« Le gouvernement de Siam est despotique dans toute la force du terme ; 
le roi y est craint et respecté presque comme un dieu ; personne n’ose le 
regarder en face; les courtisans, quand ils assistent à l’audience, restent 
prosternés sur leurs genoux et leurs coudes ; quand Sa Majesté passe quelque 
part, tout le monde se jette à terre, et ceux qui ne le feraient pas risqueraient 
bien d’avoir les yeux crevés par les archers qui précèdent et qui lancent fort 
adroitement des boules de terre avec l’arc qu’ils tiennent toujours bandé »31. 

Au cours du 19ème siècle, afin d’échapper à la colonisation, la monarchie 
s’engagea dans un processus de « modernisation conservatrice » de son droit.  

 
 

B. – Déshindouisation et européanisation de la royauté 
 
En 1805, toutes les anciennes lois du Siam accumulées au fil des siècles 

furent compilées dans un code appelé Code des Trois Sceaux. Ce code 
reprenait notamment dans son intégralité la loi palatine du 15ème siècle, ainsi 
que des lois plus récentes. L’article 7 de son titre sur les crimes à l’égard du 
roi (phra ayakan luang)32 prévoyait des peines sévères pour lèse-majesté : 
« Quiconque ose, sans crainte et sans pudeur, parler du Roi, de ses actes, édits 
et ordonnances, se rend coupable d’une transgression des lois criminelles 
royales. Il sera puni [d’une ou plusieurs] des huit manières suivantes : 
décapitation et saisine de la maison, fission de la bouche et amputation des 
oreilles, des mains et des pieds, administration de 25 ou 30 coups de fouet en 
cuir, emprisonnement d’un mois et travail forcé, trois amendes et la mise en 
esclavage, deux amendes, une amende, ou le pardon sur la promesse de bonne 
conduite ».  

L’article 72 sur le crime de propagation de rumeurs sur le roi disposait 
que : « Quiconque raconte des rumeurs diverses à propos du roi, pourra être 
puni [d’une ou plusieurs] des trois manières suivantes : premièrement, 

                                                        
30 N. GERVAISE, Histoire politique et naturelle du royaume de Siam, Paris, Claude Barbin, 

1688.  
31 J. B. PALLEGOIX, Description du royaume thaï ou Siam, Paris, Mission de Siam, 1854, 

p. 259.  
32 D. STRECKFUSS, Truth on trial in Thailand: Defamation, Treason, and Lèse-Majesté, 

Londres, Routledge, 2010, p. 61.  



10  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
décapitation et confiscation des biens, deuxièmement, travail forcé, et enfin, 
50 coups de fouet en cuir ».  

Le crime de lèse-majesté n’était pas uniquement présent dans les articles 
ci-dessus mais également dans plus de 100 autres articles concernant 
notamment la mauvaise utilisation de la langue royale, le refus d’obéir à un 
fonctionnaire royal, la commission d’un acte irrespectueux à l’égard des 
symboles royaux, etc. Par la suite, sous les règnes de Rama III (r. 1824-1851) 
et Rama IV (r. 1851-1868), avec la diffusion de l’imprimerie, et 
l’intensification du commerce avec les nations européennes qui favorisaient 
la diffusion d’idées nouvelles, commencèrent à apparaître des écrits critiques 
à l’égard de l’administration et des fonctionnaires royaux. L’apparition de 
cette nouvelle technologie encouragea le roi à réviser la loi de lèse-majesté 
sur le modèle européen.   

En 1900, le roi Rama V (r. 1868-1910) fit promulguer un décret sur la 
diffamation par la presse écrite – ce décret aurait été inspiré des lois de lèse-
majesté en vigueur en Prusse. C’est à son retour d’un voyage en Europe que 
Rama V l’a promulgué33. Il disposait en son article 4 que : « Quiconque 
calomnie le roi ou une personne de sang royal, qu’il s’agisse d’un prince de 
province ou d’un fils du roi, par des mots prononcés ou écrits ou sous quelque 
forme que ce soit en public dans toutes sortes de réunions, doit être 
emprisonné pour une durée ne s’élevant pas au-delà de 3 ans ou à une amende 
de 1500 THB ou les deux ». 

Les peines répondaient à une logique « moderne » (absence de 
châtiments corporels, peines de prison et amendes délimitées par la loi) en 
rupture avec le système alors encore en vigueur du Code des Trois Sceaux – 
les peines se rapprochaient du système en vigueur en Prusse (deux mois à cinq 
ans de prison)34. Dans ce même élan de modernisation de l’institution royale, 
sous le règne du roi Mongkut, l’interdiction de regarder les processions fut 
abolie35, ainsi que l’interdiction de désigner le roi par son nom36. Sous le règne 

                                                        
33 D. STRECKFUSS, « The intricacies of Lese Majesty, a comparative study of imperial 

Germany and modern Thailand », in S. IVARSSON et L. ISAGER, Saying the Unsayable, 
Copenhague, NIAS, p. 124. On pourrait également penser que l’édit de 1900 est d’inspiration 
japonaise, étant donné l’admiration qu’avaient les Siamois de l’époque pour la modernisation 
japonaise, à la fois occidentalisée et tout à fait unique au Japon impérial.  

34 L’article 75 du Code pénal prussien de 1851 prévoit des peines de deux mois à cinq ans de 
prison : ,‚§ 75 [Majestätsbeleidigung] Wer durch Wort, Schrift, Druck, Zeichen, bildliche oder andere 
Darstellung die Ehrfurcht gegen den König verletzt, wird mit Gefängniß von zwei Monaten bis zu 
fünf Jahren bestraft“, Preußisches Strafgesetzbuch von 1851. L’article 95 du Code pénal de l’Empire 
allemand de 1871 prévoyait les mêmes peines : „95. (1) Wer den Kaiser, seinen Landesherrn oder 
während seines Aufenthalts in einem Bundesstaate dessen Landesherrn beleidigt, wird mit Gefängniß 
nicht unter zwei Monaten oder mit Festungshaft bis zu fünf Jahren bestraft“. 

35 Q. H. WALES, op. cit., pp. 35-39 ; S. J. TAMBIAH, op. cit., p. 226.  
36 Ibid. Au cours du règne suivant, le roi Chulalongkorn abolit la prostration. K. Kesboonchoo 

- Mead, op. cit., p. 44.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        11 
 
suivant, Chulalongkorn abolit la prosternation, à la suite du Japon, de la 
Chine, du Vietnam et de l’Inde37.  

Parallèlement, le Code des Trois Sceaux fut remplacé par de nouveaux 
codes rédigés avec l’aide de conseillers juridiques européens et japonais. En 
1908, le nouveau Code pénal doublait la peine maximale pour lèse-majesté, 
la faisant passer à sept ans. Le décret de 1900 fut alors transposé en deux 
articles du Code, les articles 98 et 100, qui organisaient une différenciation 
entre d’une part le Roi, la reine, le prince héritier, ou le régent et d’autre part 
les princes et princesses de sang royal.  

« Quiconque fait preuve d’une volonté de nuire au Roi ou calomnie le 
Roi, la reine, le prince héritier, ou le régent alors qu’il exerce ses fonctions 
envers le Roi, sera puni d’une peine d’emprisonnement n’excédant pas sept 
ans ou d’une amende n’excédant pas 5000 bahts, ou les deux »38. 

En 1908, l’un des commentateurs les plus reconnus du Code, Ammatho 
Phra-inthapricha39 remarqua que le crime de lèse-majesté était différencié du 
crime de diffamation. La lèse-majesté était désignée par min phraborom 
dechanuphap alors que la diffamation classique se contentait de min pramath. 
Cette distinction était tout à fait justifiée puisque, selon le commentateur qui 
citait l’adage latin, crimen laesae majestatis omnia alia crimina excedit quoad 
poenam, « le crime de lèse-majesté excède tous les autres crimes ». Les 
dispositions du nouveau Code étendaient le champ de sa protection par rapport 
aux versions précédentes. En dehors de ces crimes, il existait également le crime 
de déloyauté à l’égard de la royauté dans le titre 2 du Code pénal concernant les 
crimes de trahison. L’article 104 disposait que : « Quiconque, par quelque 
moyen que ce soit, [agit] avec l’intention de faire naître les effets suivants : 
affaiblir la loyauté à l’égard du roi, calomnier le roi, le gouvernement ou 
l’administration …sera puni d’une peine d’emprisonnement n’excédant pas 
trois ans et d’une amende n’excédant pas 1000 THB ».  

Néanmoins, il n’existait plus de crime de « chuchotement » en présence 
du roi, ni de mauvaise utilisation du vocabulaire royal. Vers la fin du règne 
de Rama VI (r. 1910-1925), en 1922, un décret sur les livres, les documents 
et les journaux fut promulgué. L’article 5 autorisait les condamnations pour 
lèse-majesté à l’égard des propriétaires, éditeurs ou rédacteurs en chef des 
journaux « d’une peine d’emprisonnement n’excédant pas 5 ans ou d’une 
amende n’excédant pas 5000 THB ou les deux ». Sous le règne de Rama VII 
(r. 1925-1935), l’article 104 fut modifié pour répondre aux peurs suscitées 

                                                        
37 Décret sur de nouvelles pratiques], 12ème lune du 12ème mois, 1873.   
38 Quant à l’article 100, il dispose « Quiconque fait preuve d’une volonté de nuire au Roi ou 

calomnie les princes ou princesses de quelque règne que ce soit, sera puni d’une peine 
d’emprisonnement n’excédant pas trois ans ou d’une amende n’excédant pas 2000 bahts ou les deux ». 

39 V. D. STRECKFUSS, op. cit., p. 92.  



12  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
chez les élites royales par la montée du républicanisme et du communisme40 : 
« L’enseignement de théories politiques et économiques dans l’objectif de 
créer du ressentiment et de la diffamation à l’égard du roi ou à l’égard des 
classes sociales, est un crime passible d’une peine d’emprisonnement 
n’excédant pas 10 ans, ou d’une amende n’excédant pas 5 000 THB ou des 
deux ».  

En 1927 une nouvelle loi vint caractériser ceux qui commettaient le crime 
de lèse-majesté comme les ennemis de la Nation. L’article 6(5) définissait 
ainsi l’ennemi de la Nation : « Celui qui a pour objectif direct ou indirect, par 
l’induction ou la suggestion, par des propos directs ou des comparaisons, 
implicitement ou par d’autres moyens, de faire naître du ressentiment ou de 
la diffamation à l’égard du roi, du gouvernement ou de l’administration ». 

Cinq années plus tard, la monarchie absolue fut renversée.  
 
 

C. – Révolution et désacralisation du Roi  
 
La révolution de juin 1932 eut lieu sans effusion de sang. Une fois les 

révolutionnaires en possession des lieux de pouvoir, il fut convenu d’un 
compromis entre ces derniers et le roi ; ils aboliraient les privilèges fondés sur 
les titres de noblesse et l’appartenance à la famille royale, mais préserveraient 
le roi comme figure de l’unité nationale. C’est ainsi que selon la constitution 
du 10 décembre 193241, « le roi est sacré et inviolable »42. Cette proclamation 
inédite du caractère sacré et inviolable de la royauté s’accompagna 
paradoxalement d’un démantèlement progressif du régime de lèse-majesté.  

Premièrement, aux débuts de la période révolutionnaire, il y eut, comme 
sous la Révolution Française, des tentatives de substituer le crime de « lèse-
nation » ou « lèse-constitution » à celui de « lèse-majesté »43. Les 
                                                        

40 En l’espace de quelques années, les royautés de Portugal (1910), de Chine (1912), de Russie 
(1917), d’Allemagne (1918), avaient été balayées, ce qui avait favorisé chez les élites royales 
siamoises une prise de conscience de l’urgence et de l’imminence du danger révolutionnaire.  

41 Une première constitution provisoire fut promulguée par le Comité du peuple trois jours après 
la révolution, le 27 juin 1932. Le roi consentit à la signer, mais apposa la mention « provisoire » sur 
le document, exigeant la rédaction d’une autre constitution, processus dans lequel il pourrait être 
personnellement impliqué. Cette demande fut satisfaite : le résultat en est la Constitution du 
10 décembre 1932.  

42 Le mot « sacré » fut traduit du japonais où il s’appliquait au « Fils du Ciel ». V. E. MÉRIEAU, 
« The 1932 Constitution, matrix of Thai Constitutional instability », in K. TAN et B. NGOC SON 
(ed.), Constitutional Foundings in Southeast Asia, Londres, Hart Publishing, 2018.  

43 G. A. KELLY, « From Lèse-Majesté to Lèse-Nation: Treason in Eighteenth-Century 
France », Journal of the History of Ideas, vol. 42, n° 2, avr.-juin., 1981, pp. 269-286. Néanmoins, les 
révolutionnaires n’abolirent pas le crime de lèse-majesté, et nulle part les historiens n’ont trouvé de 
trace d’un projet ou même d’une volonté en ce sens, ce qui prouve que les révolutionnaires pensaient 
que cette loi tomberait en désuétude d’elle-même, à l’image de la trajectoire que des lois équivalentes 
connurent dans les monarchies constitutionnelles européennes. 



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        13 
 
révolutionnaires firent passer une loi de « défense de la constitution » qui 
punissait toute conspiration contre la constitution comme crime de haute 
trahison. Ensuite, dans le premier projet de constitution, le Roi pouvait être 
déchu par l’assemblée et jugé. En 1932, le projet des révolutionnaires 
responsables du passage à la monarchie constitutionnelle avait des accents 
républicains, dévoilés dès le lendemain de la prise de pouvoir : « Concitoyens, 
sachez que ce pays appartient au peuple et non pas au roi comme ce dernier 
vous l’a toujours fait croire »44.  

En 1933, le Roi Prajadhipok fut d’ailleurs poursuivi par Thawatt Ridej, 
le secrétaire général de l’Association des ouvriers de la société des tramways 
de Bangkok pour diffamation. En l’espèce, Thawatt Ridej faisait valoir qu’un 
document signé de Prajadhipok l’accusait à tort d’avoir organisé un 
mouvement de grève non pas pour des revendications ouvrières, mais pour 
pouvoir créer un syndicat, se nommer chef de ce dernier, et obtenir ainsi un 
salaire45. Le gouvernement présenta cette affaire à l’Assemblée des 
Représentants qui décida que ni les tribunaux ni l’Assemblée elle-même 
n’étaient compétents pour traiter d’un procès intenté contre la personne du 
Roi. Par conséquent, la plainte ne fut jamais traitée. Il était néanmoins 
considéré que Thawatt Ridej avait exercé un droit, et non qu’il avait commis 
un acte de lèse-majesté. L’année suivante, l’article 104 (1) du Code pénal fut 
révisé en ces termes : « Quiconque commet les actions suivantes sous la forme 
de paroles prononcées, d’écrits ou de documents imprimés ou toute autre 
méthode dissimulée 1) diffamation à l’égard du roi ou du gouvernement ou 
de l’administration (...) se rend coupable d’une peine de prison n’excédant pas 
7 ans et d’une amende n’excédant pas 2000 THB. Mais si ces paroles, ces 
écrits ou ces documents imprimés entrent dans le cadre de la constitution ou 
pour le bien public ou ne sont que l’expression d’opinions exprimées de bonne 
foi ou des remarques anodines, elles ne seront pas considérées comme une 
violation de la loi ». 

La formulation reprenait l’ordre d’énumération de la loi prussienne, alors 
abrogée en Allemagne. Pour la première fois, des causes d’exonération étaient 
identifiées dans la loi de lèse-majesté. Elles plaçaient, de façon inédite, le bien 
commun au-dessus de la réputation du roi. L’exception de vérité venait 
modérer le caractère de la loi de lèse-majesté. Cette situation fut de courte 
durée. Mais cette situation fut de courte durée : la Seconde Guerre mondiale 
éclata, et les révolutionnaires de 1932 furent marginalisés. Au lendemain de 
la guerre, le nouveau gouvernement nomma un comité de révision du Code 
                                                        

44 Première déclaration du Comité du Peuple emmené par le juriste Pridi Panomyong, le 24 juin 
1932.  

45 S. JIEMTEERASAKUL, « Koroni Thawat Ridet fong phrapokklao », Silapawattanatham, 
mai 2004. Le document en question concernait le plan économique de Pridi Panomyong, le premier 
ministre d’alors, suspecté de communisme.  



14  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
pénal. Dans son rapport final de 1946, il conclut que les dispositions relatives 
aux crimes attentant à la sûreté de l’État devaient être « entièrement 
remodelées pour être à la fois plus exhaustives et plus en adéquation avec les 
idées modernes »46. Un éminent juriste fut alors accusé de lèse-majesté pour 
avoir expliqué à la radio le statut juridique du roi, et notamment la 
signification de l’inviolabilité mentionnée dans la constitution. Finalement, il 
ne fut pas jugé47.  

Promulgué en 1956, le nouveau Code pénal faisait apparaître l’ancien 
article 98, devenu article 112, dans le titre sur les crimes contre la sûreté de 
l’État. Il supprimait les causes d’exonération et modifiait substantiellement le 
contenu de la loi comme suit : « Article 112 : Quiconque calomnie, insulte ou 
menace le Roi, la Reine, le Prince héritier ou le régent sera puni d’une peine 
d’emprisonnement n’excédant pas sept ans ».  

C’est ainsi que le terme « insulte » (du min) fut ajouté à ceux de calomnie 
et de menace. L’ajout de ce terme permettait d’étendre le champ d’application 
de la loi à des actes qui n’auraient pas été punis sous la version de 1908. Le 
Comité de 1946 affirma néanmoins dans son rapport que cette loi ne 
protégeait que les personnes, et non l’institution royale48.  

L’année suivante pourtant, le champ d’application de la loi connut une 
extension aussi conséquente que brutale, par la voie du « décret 17 » du 
« comité révolutionnaire » qui venait de prendre le pouvoir par un coup 
d’État49. Le décret disposait que le comité révolutionnaire avait le pouvoir 
d’interdire, saisir, ou détruire tout article, et d’ordonner la révocation de la 
licence de l’imprimeur, de l’éditeur, ou du propriétaire de tout article ayant 
trait au Roi, ou diffamatoire envers la Reine, l’Héritier, ou le Régent50. Le 
décret resta en vigueur jusqu’en 1975, date à laquelle il fut abrogé. Un an plus 
tard, les auteurs du coup d’État de 1976 promulguèrent le même texte sous le 
nom « ordonnance 42 »51. La même année, l’article 112 du Code pénal fut 
amendé, alors que les actes qualifiés d’« insulte », de « calmonie » et de 
« menace » n’avaient toujours pas été juridiquement définis.  

Quiconque calomnie, insulte, ou menace le roi, la reine, le prince héritier 
ou le régent, sera puni d’une peine d’emprisonnement comprise entre 3 et 
15 ans. 

Cette formulation est restée inchangée jusqu’à ce jour. Complétée par 
une loi sur la Cybercriminalité promulguée en 2008 pour réprimer la lèse-

                                                        
46 Cité par D. STRECKFUSS, op. cit., p. 103.  
47 Il s’agit du juriste Yut Saeng-Uthai. V. D. STRECKFUSS, op. cit., p. 181.  
48 D. STRECKFUSS, op. cit., p. 103.  
49 Un coup d’État mené par le général Phin Choonhavan renversa le gouvernement, renversant 

le gouvernement de Thawan Namrong Nawasawat. Il installa le civil Khuan Aphaiwong au pouvoir.  
50 D. STRECKFUSS, annexe IV, p. 422.  
51 Il fut abrogé en 1991. Ibid. p. 105.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        15 
 
majesté sur Internet, son application connut de multiples fluctuations au cours 
du temps. L’extension du champ d’application de la loi fut le résultat 
d’évolutions jurisprudentielles et doctrinales, dans le contexte d’une re-
sacralisation de la monarchie au tournant du 21ème siècle.  

 
 

II. L’ASSIMILATION JURISPRUDENTIELLE ET DOCTRINALE DE 
LA LÈSE-MAJESTÉ AU BLASPHÈME 

 
Les juges pénaux contribuèrent à l’assimilation de la lèse-majesté au 

blasphème en invoquant dans leurs dispositifs de raisonnement les effets des 
paroles outrageantes au Roi sur la « foi » de la communauté, motif usuel de 
la répression contemporaine du blasphème. Les juges constitutionnels 
consacrèrent la lèse-majesté comme indispensable protection du caractère 
sacré du Roi. Les juristes contemporains enfin participèrent à l’élaboration de 
doctrines juridiques allant également en ce sens.  

 
 
A. – L’interprétation de la loi de lèse-majesté par les juges pénaux 

 
L’utilisation de la loi de lèse-majesté fluctua en fonction des « menaces » 

qui pesaient sur la royauté : communisme dans les années 1960-197052, 
républicanisme à partir des années 1980 – 1990. Depuis la promulgation du 
Code pénal révisé de 1957, la loi de lèse-majesté a également visé à éteindre 
les spéculations concernant les processus de succession monarchique 
(notamment l’accusation selon laquelle le roi aurait tué son frère aîné pour 
monter sur le trône, formulée dès les années 195053, doutes émis quant à la 

                                                        
52 Dans les années 1960, à l’époque du gouvernement du général Sarit Thanarat, le crime de 

lèse-majesté fut étroitement associé au crime de communisme, idéologie qui se propageait depuis 
l’URSS et la Chine maoïste dans l’ensemble de l’Asie du Sud-Est. Les États-Unis, pour lutter contre 
un éventuel « effet domino » dans la zone, misèrent sur l’armée et la monarchie thaïlandaise. Ils 
mobilisèrent des ressources colossales pour financer un plan d’assistance militaire à destination de la 
Thaïlande - finançant les gouvernements militaires qui se succédèrent de 1958 à 1973. Ces fonds 
étaient utilisés pour renforcer le rôle de l’armée, ainsi que de la monarchie, considérée comme un 
rempart efficace au communisme. Si en 1975, les communistes avaient pris le Cambodge, le Laos et 
une partie du Vietnam, forçant les familles royales du Cambodge et du Laos à l’exil, en Thaïlande.  

53 En 1960, Kosai Mungjaroen fut condamné pour avoir insinué que la mort du roi Ananda en 
1946 était le fait de son frère cadet. Le tribunal de première instance jugea qu’étant donné que ces 
mots étaient intentionnels, il était coupable. Arguant de la sincérité de ses propos, Kosai se pourvut 
devant la Cour Suprême. Il fut condamné à trois ans de prison, peine réduite à deux ans en raison de 
sa confession. Ainsi, dans cette première affaire, les juges avaient interprété la loi de façon indulgente, 
en infligeant une peine largement inférieure à la peine maximale encourue, alors de sept ans. 
D. STRECKFUSS, op. cit., p. 191.  



16  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
succession de Bhumipol par Vajiralongkorn dès les années 197054). Entre 
1950 et 1956, date de la promulgation du Code pénal, on a pu compter en 
moyenne un cas de lèse-majesté par an. Ce chiffre fut multiplié par cinq entre 
1956 et 1976 avec environ cinq arrestations et poursuites par an. Entre 1977 
et 1992, le nombre moyen de cas par an passa à dix environ, deux fois plus 
que dans les années 196055. À partir des années 2000, plusieurs dizaines de 
cas par an sont enregistrés, puis dans les années 2010, des centaines. Cette 
explosion coïncide avec une re-sacralisation de la monarchie. Les motifs 
invoqués par les juges ne sont plus ceux de la sécurité nationale – la lèse-
majesté pouvant être comprise comme un premier acte de régicide ou 
d’abolition de la monarchie – mais du respect de la « foi » (sadtha) du peuple 
thaïlandais en tant que communauté de croyants.  

Dans l’affaire de Veera Musikapong en 1988, l’accusation considéra que 
les propos tenus par l’accusé constituaient une atteinte à cette foi. En l’espèce, 
Veera Musikapong, homme politique élu, avait déclaré « si j’avais pu choisir, 
j’aurais certainement préféré être né au sein du Palais royal… je serais alors 
Prince Veera, et je n’aurais pas à venir ici sous le soleil pour vous parler » 
ainsi que « Si j’étais prince maintenant, je ne serais pas ici devant vous, à vous 
parler, à me faire mal à la gorge. À 18h30 [cette heure-ci], je serais en train 
de boire des liqueurs, dans le confort, avec bonheur. Vous ne pensez pas que 
ce serait mieux que d’être ici devant vous à me fatiguer les tibias 
royaux [vocabulaire royal] ?56». Selon l’accusation, « Les propos au sujet 
d’être né prince constituent une moquerie à l’égard du roi avec des effets 
néfastes, [l’effet étant] l’érosion de la vénération et de la foi [envers le roi] »57.  

Si la cour de première instance acquitta Veera, la cour d’appel fit droit à 
ces accusations et le condamna à six ans d’emprisonnement58. À cet égard, 
une décision emblématique fut rendue en 2013. La Cour suprême jugea un 
animateur radio coupable de lèse-majesté au motif qu’il avait insulté le roi 
Rama IV (r. 1851-1868) en disant à l’antenne « heureusement, nous ne 

                                                        
54 Le live « Les neufs règnes de la dynastie Chakri », ouvrage prophétique annonçant l’extinction 

de la dynastie après le neuvième roi, fut notamment interdit. De façon plus dramatique, en 1976, des 
allégations de lèse-majesté provoquèrent à Bangkok un massacre. Des milices d’extrême droite 
s’offusquèrent d’une pièce de théâtre mettant en scène la pendaison d’un homme ressemblant 
étrangement au prince héritier ; ils lancèrent un assaut sur les étudiants rassemblés dans l’université 
de Thammasat pour manifester. Suite à cet événement, les militaires prirent à nouveau le pouvoir pour 
« préserver la monarchie du péril communiste » : « Un groupe de personnes a calomnié le prince, ce 
qui constitue une offense au cœur de l’ensemble de la nation thaïlandaise, une intention de nuire à la 
monarchie ». 

55 Ibid., p. 107. Dans les années 1980 puis 1990, une moyenne de moins d’une dizaine de cas 
par an est enregistrée. 

56 Pour un excellent résumé complet, v. D. STRECKFUSS, Kings in the Age of nations… , op. 
cit., pp. 449-451.  

57 Cour suprême, Jugement 2354/2531, le 16 juin 1988.  
58 La Cour suprême diminua la peine à quatre ans, cf. infra.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        17 
 
sommes plus à l’époque de Rama IV ». Le requérant avait attaqué l’animateur 
pour lèse-majesté en fondant sa demande sur les éléments suivants : « Le 
contenu du propos en question est diffamatoire à l’égard du roi Rama IV, 
ancien roi de Thaïlande. L’animateur dit que l’époque de Rama IV est celle 
de l’esclavage, de la privation de liberté, d’une mauvaise administration. Ces 
propos ont pour effet d’éroder la foi du peuple [envers le monarque], de nuire 
à son honneur et à sa réputation. Ils sont une invitation à l’injure, à la haine. 
L’intention [de ces propos] est de faire perdre aux Thaïlandais la foi et la 
vénération qu’ils ont envers leur roi »59.  

Condamné à quatre ans de prison ferme, l’animateur radio fit appel. La 
Cour suprême rendit le verdict suivant : « Le peuple est très attaché à la 
monarchie et à son statut de vénération, ce qui se traduit dans la constitution 
par la disposition affirmant que le roi est au-dessus de tout autre individu et 
qu’il ne peut être poursuivi. Pour cette raison, parce que la loi ne précise pas 
que le roi [victime de lèse-majesté] est forcément en exercice, les actions de 
l’accusé sont donc des actes défendus par l’article 112 du Code pénal. Même 
si le roi visé est déjà mort, il s’agit bien d’un crime de lèse-majesté ».   

Les juges étendirent ainsi le domaine couvert par la loi de lèse-majesté 
aux rois morts et aux règnes précédents, au nom de la « foi » et de la 
vénération du peuple envers le monarque actuel. La Cour ajoutait : 

« Le peuple thaïlandais a toujours été très attaché à ses rois, même morts, 
ils les vénèrent toujours, ils organisent des commémorations, les agents de 
l’État déposent des gerbes en leur honneur. Ainsi, en cas de diffamation à 
l’égard des rois morts, il y a des conséquences sur les sentiments des 
Thaïlandais ».  

Ici, l’offense n’est pas connue par celui qui la commet. Le procédé est le 
même que dans le cas du blasphème. « Le blasphémateur connaît sans doute 
le principe de l’interdit mais paraît avoir ignoré l’éventail des moyens de le 
transgresser. Il apprend souvent après coup, à ses dépens, en avoir justement 
employé un »60. Ainsi, comme dans le cas du blasphème, le champ des actions 
interdites par la loi de lèse-majesté n’est pas délimité. Par ailleurs, les 
circonstances atténuantes ne concernent pas, comme dans les affaires de 
diffamation, une exception de vérité ou de bonne foi, mais une démonstration 
de l’amour et de la foi de l’accusé envers la monarchie. Dans l’affaire Veera 
déjà citée, la Cour suprême réduit la peine de Veera Musikapong décidée par 
la cour d’appel au motif suivant : « La Cour suprême considère que l’accusé 
a effectué plusieurs mandats en tant que membre du parlement, a été ministre 
de plusieurs ministères, a fait de belles choses pour le pays, tant et si bien qu’il 

                                                        
59 Jugement 6378/2556, 2013.  
60 J. CHEYRONNAUD et G. LENCLUD, « Le blasphème. D’un mot ». Ethnologie française, 

t. 22, n. 3, paroles d’outrage, juill.-sept. 1992, p. 262.  



18  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
s’est vu décorer par le roi, sa participation à la recherche de financement du 
Parc Rama IX s’est avérée significative ; tant et si bien que le Roi a déclaré 
qu’il était quelqu’un de bien ; en outre, après les faits [incriminés], l’accusé a 
présenté ses excuses face à une photo du roi disposée au parlement ; et a 
soumis une demande écrite de pardon royal auprès du secrétaire privé du roi. 
Il a ainsi fait montre de ses remords, et a tenté de réparer son crime. Ces 
raisons justifient un allégement de la peine »61.  

Finalement, la Cour suprême le condamna à quatre ans de prison62. Ainsi, 
les juges raisonnent principalement en invoquant un système de croyance, une 
« foi » (sadtha) que la parole incriminée viendrait ébranler et troubler et ce, 
sans que le critère de la vérité ne soit soulevé par les juges. La lèse-majesté 
est considérée comme criminelle en ce qu’elle aboutit à une perte de foi dans 
l’institution de la monarchie. Cette interprétation fut confirmée par la Cour 
constitutionnelle dans un arrêt rendu en 2012.  

 
 

B. – L’interprétation de la lèse-majesté par les juges constitutionnels  
 

En 2012, la Cour constitutionnelle s’est prononcée sur la conformité de 
la loi de lèse-majesté à la Constitution. La cour criminelle avait déféré deux 
demandes d’examen de constitutionnalité63 de la loi de lèse-majesté à la Cour 
constitutionnelle, soulevées durant les procès de Somyot Phreuksakasemsuk 
et Ekkachai Hongkaiwan respectivement64. Dans son jugement rendu le 
10 octobre 2012, la Cour confirme la constitutionnalité de la loi de lèse-
majesté, arguant que cette dernière permet de « rendre effectif » l’article 8 de 
la Constitution qui dispose « Le Roi est sacré (sakara) et inviolable (lameut 
mi day). Personne ne peut exposer le roi à une accusation ou action de quelque 
sorte ». Ce faisant, la Cour constitutionnelle tranchait une ambigüité posée 
dès la rédaction de la Constitution de 1997 : le paragraphe second de l’article 
renvoyait-il uniquement à une action ou accusation devant les tribunaux, ou à 

                                                        
61 Cour suprême, Jugement 2354/2531, le 16 juin 1988.  
62 La Cour d’appel avait décidé d’une peine de six ans d’emprisonnement.  
63 Était demandé à la cour de vérifier la constitutionnalité de l’article 112 au regard des articles 

3 (souveraineté du peuple), 8 (inviolabilité du roi), 29 (restriction des limitations des droits et libertés 
aux strictes nécessités) et 45 (liberté d’expression). 

64 Somyot Phreuksakasemsuk fut condamné pour avoir laissé paraître deux articles dans son 
magazine « Voice of Taksin ». Somyot Phreuksakasemsuk, défenseur des droits de l’homme, fut arrêté 
en 2011 pour lèse-majesté, en tant que propriétaire d’un journal intitulé « Voice of Taksin » dans 
lequel deux articles avaient été signalés pour contenu de lèse-majesté. En 2012 en première instance, 
puis en 2013 en appel, il fut condamné à dix ans de prison, soit cinq ans par article, pour la publication 
de ces articles, dont l’auteur demeurait non-identifié. Les juges confirmaient ici une jurisprudence 
antérieure qui constituait chaque propos en infraction distincte assortie d’une peine distincte, le tout 
cumulable. Ekkachai Hongkaiwan fut arrêté en 2011 pour avoir vendu des copies d’un documentaire 
de la télévision australienne sur la famille royale. Il fut condamné en 2013 



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        19 
 
n’importe quelle accusation, fondée ou infondée, concernant le roi ? – en cela, 
la loi de lèse-majesté, telle qu’interprétée par les juges pénaux, correspond 
bien à la sanction de la disposition constitutionnelle énoncée à l’article 8. 
Durant la rédaction de la Constitution de 1997, la question, plusieurs fois 
posée, était demeurée sans réponse, les constituants déférant à la Cour 
constitutionnelle le soin d’une interprétation ultérieure65.  

Dans son raisonnement, la Cour se réfère à la foi des Thaïlandais en leur 
roi et en l’institution monarchique : « Concernant le point de savoir si l’article 
112 du Code pénal viole les dispositions de l’article 8 de la constitution (...) 
La monarchie thaïlandaise est le cœur et l’âme inviolable des Thaïlandais. Le 
roi a régné suivant les 10 vertus royales et a accompli ses nombreux devoirs 
royaux pour le bonheur de son peuple; en particulier le roi Bhumipol 
Adulyadej, le chef de l’État actuel, parrain de la Nation et père de compassion 
envers ses sujets, auxquels il rend visite et auxquels il fait don de ses projets 
de développement, projets qu’il a conçus lui-même pour soulager leur 
souffrance et résoudre leurs problèmes; (...) [Le peuple] a foi (satdha) et est 
loyal (chongrakphakdi) envers le Roi et l’institution de la monarchie, et ce de 
manière constante. Le peuple thaïlandais respecte et admire la monarchie 
depuis très longtemps ; c’est une particularité de la Thaïlande qu’aucun autre 
pays ne connaît ».  

La Cour poursuit et conclut que la loi de lèse-majesté est 
constitutionnelle en s’appuyant sur l’argument selon lequel la Constitution 
reconnaît le caractère sacré du monarque.  

« L’article 8 de la Constitution appartient au titre 2 concernant la royauté. 
Dans son paragraphe premier, il dispose que le Roi est sacré et inviolable et 
dans son paragraphe 2, que personne ne peut l’accuser ou le poursuivre en 
justice. Ces dispositions reconnaissent le statut du roi en tant que personne 
sacrée. Le roi est le chef de l’État et une institution fondamentale du pays et 
par conséquent, l’État doit garantir que personne ne peut porter atteinte, 
accuser ou poursuivre le roi d’aucune manière que ce soit. L’article 112 
dispose que quiconque calomnie, insulte ou menace le roi, la reine, l’héritier 
                                                        

65 En témoigne cet échange entre membres du comité constituant. Suchit Boonbongkan : Je 
voudrais demander au professeur Bowornsak si le mot « inviolable » inclut également la lèse-majesté. 
Si c’est déjà le cas, alors inutile de le rajouter.  Secrétaire-Général : Je ne sais pas. Le second 
paragraphe renvoie à toute action en justice, qu’il s’agisse d’accusations ou de poursuites ; dans le cas 
de lèse-majesté ou diffamation c’est une atteinte [à la personne du roi] (...) Pravit Chaenwiranan : 
Monsieur le Président (…) je voudrais demander si la critique est une atteinte à l’inviolabilité ou pas ; 
parce que la critique parfois n’est pas animée d’une intention de porter atteinte à l’inviolabilité. Je 
pose cette question parce que je pense que cela s’est déjà produit en Thaïlande. Dans le futur, la 
critique sera-t-elle considérée comme une atteinte à la personne du roi ou non ? Je demande aux 
experts, merci.  Thongthong Chantarasu : Je pense que le mot « porter atteinte » ici recouvre une 
définition large. Il ne s’agit pas juste de la signification légale du Code civil ou de la définition usuelle 
du dictionnaire mais il s’agit d’une définition complétant le mot « inviolable » de la première phrase ». 
Compte-rendu des travaux préparatoires, Comité de rédaction de la Constitution, 9 juin 1997. 



20  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
ou le régent, est passible d’une peine d’emprisonnement allant de 3 à 15 ans 
de prison ; cet article est conforme à la Constitution, donnant à l’article 8 sa 
véritable force juridique. Ainsi, il n’y a aucune raison de dire que l’article 112 
viole l’article 8 de la Constitution »66.  

Plus loin, la Cour maintient un raisonnement similaire : le Roi étant le 
cœur de l’unité nationale, objet de l’adoration de ses sujets, une loi pénale 
punissant toute insulte à son égard est appropriée afin de ne pas affecter les 
sentiments des autres « croyants ».  

« Le roi en tant que chef d’État est l’institution principale du pays ; la 
calomnie, l’injure, ou la menace envers le roi sont des actions qui affectent le 
cœur des Thaïlandais qui respectent et révèrent le roi et l’institution de la 
royauté ; [ces actes] font naître la colère chez le peuple »67. 

La Cour inclut également dans son jugement l’idée que la mise en œuvre 
de la loi de lèse-majesté préserve la moralité de la société68, tout en balayant 
la question de la proportionnalité (satsuon), qui était pourtant l’argument des 
demandeurs, en la substituant par l’affirmation du caractère « approprié » 
(mosom) de la peine : « En dehors de cela, la détermination de la peine 
contenue dans l’article 112 est strictement nécessaire et appropriée aux 
caractéristiques des actions de diffamation, insultes ou menaces à l’encontre 
du Roi, de la Reine, ou du Régent »69.  

En votant à l’unanimité pour la conformité de l’article 112 à la 
constitution, les juges se conformèrent à l’interprétation doctrinale de la lèse-
majesté comme blasphème.  

 
 

C. – Doctrines juridiques de la lèse-majesté comme blasphème 
 
Les juristes royalistes ont en effet établi un lien entre le caractère sacré 

du roi, la religion bouddhiste et l’article 112 du Code pénal. Bowornsak 
Uwanno, juriste faisant autorité en Thaïlande, écrit : « La loi de lèse-majesté 
ne se fonde pas uniquement sur les principes de droit international ou 
constitutionnel mais également sur la morale, la culture et les principes 
bouddhistes uniques à la société thaïlandaise »70. 

Toujours dans la filiation de cette exceptionnalité thaïlandaise, il écrit 
également : « Le lien entre la royauté thaïlandaise et le peuple thaïlandais est 
unique. Il ne s’agit pas d’une relation entre le chef de l’État en tant 

                                                        
66 Décision 28-29/2555, 10 octobre 2012, pp. 9-10.  
67 Décision 28-29/2555, 10 octobre 2012, p. 11.  
68 Décision 28-29/2555, 10 octobre 2012, p. 13.  
69 Décision 28-29/2555, 10 octobre 2012, p. 13.  
70 B. UWANNO, Lèse majesté, A distinctive character of Thai democracy amidst the Global 

Democratic Movement, Nonthaburi, KPI, p. 33. 



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        21 
 
qu’institution politique et le peuple en tant que détenteur du pouvoir 
souverain. C’est une relation spéciale avec certaines caractéristiques qui 
peuvent être difficiles à comprendre pour les étrangers. (...) C’est le 
fondement d’une provision qui apparaît dans toute Constitution thaïlandaise - 
que « la personne du Roi est sacrée et inviolable. Personne ne doit exposer le 
Roi à aucune sorte d’accusation ou de poursuites [Article 8 de la Constitution 
actuelle] ». Cette provision est l’« effet » de la culture thaïlandaise et de 
l’éthique, non pas la « cause » forçant les Thaïlandais à respecter le Roi 
comme l’affirment certains »71.  

Ainsi, l’article 8, bien qu’inspiré de Constitutions étrangères72 est un 
« effet » de la culture thaïlandaise. Le droit constitutionnel n’est alors que le 
fidèle interprète des préférences des Thaïlandais – il s’agit là de la théorie du 
droit comme miroir des cultures chère à Montesquieu. Bowornsak Uwanno 
explique, après avoir affirmé que si le Roi peut être considéré comme un 
« demi-dieu » selon la tradition hindoue, il s’agit tout de même davantage 
d’un « Père », que la loi de lèse-majesté est utile en la comparant au crime de 
blasphème : « Cette culture de gouvernance paternaliste explique un 
phénomène qui ne se produit sûrement nulle part ailleurs. Lorsque le Roi 
Thaïlandais est critiqué de façon injuste, la plupart des Thaïlandais le 
ressentent comme si leur propre parent était attaqué et ils ne peuvent pas 
l’accepter - de la même manière que les Thaïlandais n’acceptent pas que 
quiconque dénigre le Bouddha ou les statues qui le représentent »73.  

Dans son ouvrage sur la lèse-majesté, Bowornsak reprend ensuite la 
comparaison entre le Roi et le père de la Nation pour justifier la sévérité de la 
loi de lèse-majesté, par sa compatibilité avec la tradition juridique thaïlandaise 
selon laquelle les crimes contre les ascendants sont plus sévèrement punis que 
contre les autres personnes en raison de l’« ingratitude » qu’ils démontrent. 
« Dans la société thaïlandaise, le parricide est, sur la base de normes éthiques et 
religieuses, un péché impardonnable et l’acte le plus grave d’ingratitude74 ». Il 
poursuit : « [Les restrictions apportées à la liberté d’expression par la loi de 
lèse-majesté] sont similaires aux limitations apportées à la liberté d’expression 
en ce qui concerne la critique de Dieu dans les pays musulmans, et que certains 
Occidentaux ne comprennent pas. [Ces derniers] ont ridiculisé le prophète 
vénéré par tous les Musulmans, créant ainsi une controverse qui a failli plonger 
le monde dans une violence globale »75. 

                                                        
71 B. UWANNO, ibid.  
72 Not. la Constitution impériale du Japon, qui dispose que l’Empereur est inviolable et sacré. 

V. E. MÉRIEAU, « The 1932 Constitution, matrix of Thailand’s constitutional instability », 
Constitutional Foundings in Southeast Asia, Singapour, Hart Publishing, à paraître.  

73 B. UWANNO, op. cit., p. 34.  
74 V. B. UWANNO, op. cit, p. 24.  
75 B. UWANNO, op. cit. 



22  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 

Dans son rapport soumis dans le cadre de l’Examen Périodique Universel 
en février 2016, la Thaïlande utilise l’argument suivant, qui l’apparente au 
blasphème, pour justifier son utilisation de la loi de lèse-majesté : « La 
Thaïlande respecte pleinement la liberté d’opinion et d’expression et la liberté 
de réunion en ce qu’elles constituent les fondements essentiels d’une société 
démocratique. Cependant, la liberté d’expression doit être exercée de manière 
constructive et n’autorise pas les insultes envers une foi ou un système de 
croyance, qu’il s’agisse de religions ou de grandes institutions »76. 

La lèse-majesté est assimilable à un crime de blasphème qui, dans ses 
acceptions contemporaines, est également justifié comme une atteinte aux 
croyances de la communauté de croyants. Un autre argument utilisé par les 
diplomates thaïlandais, et qui rejoint le précédent, tient au fait que le roi ne 
puisse lui-même se défendre contre la calomnie et porter plainte – bien que 
cette interdiction ne soit prévue par aucun texte – et que par conséquent, la 
poursuite des actes de lèse-majesté incombe à l’ensemble de la communauté. 
Comme l’écrit Corinne Leveleux-Teixeira, « dans le cas du blasphème la 
qualité de « crime sans victime » laisse béant le sens de l’outrage et ouverte 
l’initiative de poursuivre ou non son auteur. Dans l’hypothèse classique d’une 
offense à personne, l’offensé est en effet le premier juge de la gravité et de 
l’étendue de l’atteinte portée à son honneur. Avec le blasphème, cette 
évaluation ne peut être que médiatisée, par le corps social d’abord, par 
l’autorité garante du respect de l’ordre public religieux, ensuite »77. Cette 
nécessaire médiation du corps social dans la qualification d’un « crime sans 
victime » apparente la lèse-majesté au blasphème. 

 
 

III. LÈSE-MAJESTÉ ET EXCEPTION 
 
La lèse-majesté, dans sa mise en œuvre actuelle, répond au système de 

l’exception. Qu’il s’agisse de la procédure judiciaire, de la centralité de l’aveu 
et de l’intervention du pardon royal, à la mise en place d’un régime de 
persécutions et de bannissements la procédure est pensée pour « convertir » 
ou éliminer les non-croyants.  

 
 
 
 
 

                                                        
76 Rapport national, Examen Périodique Universel, février 2016, Paragraphe 116.  
77 C. LEVELEUX-TEIXEIRA, « Entre droit et religion : le blasphème, du péché de la langue 

au crime sans victime », Revue de l’histoire des religions, vol. 4 (2011), p. 588.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        23 
 

A. – Détention préventive et huis clos : les procédures judiciaires 
d’exception  

 
Premièrement, il faut noter que les affaires de lèse-majesté peuvent être 

initiées à la fois par le ministère public et par tout particulier. Dans ce dernier 
cas, il incombe ensuite au ministère public de saisir ou non le juge, mais une 
fois la procédure enclenchée, la partie civile ne peut plus retirer sa plainte. 
Les règles de procédure en vigueur sont celles qui s’appliquent aux crimes les 
plus graves, c’est-à-dire détention provisoire obligatoire avant et pendant 
toute la durée du procès, sans aménagement possible – c’est là le premier 
critère de l’exception.  

Pour être qualifiée de lèse-majesté, une parole ne nécessite pas d’être 
publiée ou prononcée en public. Le système met donc en place une économie 
de la délation. Cette dernière est particulièrement efficace dans la mesure où 
la détention préventive est automatique, et ce jusqu’au jugement. En cas 
d’acquittement, aucune réparation n’est octroyée pour détention injustifiée. 
L’article 112 du Code pénal peut ainsi être utilisé pour des règlements de 
compte strictement privés. Par exemple, le 19 septembre 2012, Yutapoom 
Martnok est emprisonné pour lèse-majesté suite à une plainte déposée par son 
frère aîné l’accusant d’avoir tenu en privé, dans l’enceinte de leur domicile, 
des propos diffamatoires envers le monarque. Un conflit opposait les frères 
pour le contrôle d’une entreprise de produits d’entretiens de voiture. Si la 
Cour criminelle a fini par acquitter le 13 septembre 2013 Yutapoom, ce 
dernier aura tout de même passé un an en détention provisoire.  

Le second critère de l’exception concerne la quasi-imprescriptibilité du 
crime de lèse-majesté78. Les mises en œuvre de poursuites pour lèse-majesté 
peuvent être déclenchées à tout moment, même au cours du règne suivant. 
Chaque personne politiquement active a une plainte pour lèse-majesté 
« dormante » au commissariat qui n’attend que d’être activée par la police79 
– d’autant plus que les procureurs publics décidant d’abandonner les 
poursuites pourraient se voir condamnés au pénal pour manquement à leur 
devoir, sur le fondement d’un précédent de 200680. 

Le troisième critère de l’exception concerne le huis clos. Comme dans 
les affaires de blasphème, se pose la question de la diction de la parole 
                                                        

78 Selon la loi, la prescription est de 15 ans. Article 95 (2) du Code pénal. 
79 Selon D. STRECKFUSS, « The End of the Endless Exception? Time Catches Up With 

Dictatorship in Thailand », in Hot Spots, Cultural Anthropology website, September 23, 2014. « A 
source claims that police have only investigated about 1,300 out of 20,000 standing lèse-majesté 
complaints. It will take decades for the police to investigate, extending the reign of the state of 
exception indefinitely ». 

80 Affaire n° 3509/2549. Le procureur public fut condamné par la Cour suprême pour violation 
de l’article 157 du Code pénal pour avoir failli à engager des poursuites dans une affaire de 
diffamation.  



24  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
interdite au cours du procès. Si les mots interdits sont répétés, n’est-on pas en 
présence d’une nouvelle interdiction ? L’affaire de l’officier de police 
Sawasdi Amornvivat illustre bien ce dilemme. En août 1993, Sawasdi 
Amornvivat interdit un numéro du Honolulu Advertiser dans lequel un article 
était considéré comme une offense à la reine. L’ordre d’interdiction fut publié, 
ainsi que les portions de l’article considérées insultantes, au Journal Officiel. 
Il s’avère que certains avocats avancèrent l’idée que la republication des actes 
en question constituait une violation de la loi de lèse-majesté en ce qu’elle 
contribuait à « répandre l’histoire nuisible à la réputation de la monarchie ». 
Le roi offrit alors son pardon au chef de la police démis de ses fonctions par 
le ministre de l’Intérieur Chavalit Yongchaiyut. Le ministre, néanmoins, 
décida de passer outre le pardon du roi, qui ne pouvait, en l’état du droit, être 
accordé sans jugement final du tribunal. Par la suite, un autre officier de 
police, Police Lieutenant-General Supas Chiraphan, accusa le ministre de 
l’intérieur de lèse-majesté parce que « ne pas appliquer un pardon royal est 
un acte de lèse-majesté ». Au total, des mandats d’arrêt furent délivrés à 
l’encontre de Sawasdi et cinq autres officiers de police. Finalement, 
l’ensemble des poursuites furent abandonnées pour vice de procédure81.  

Ce caractère de « lèse-majesté » du procès en lui-même justifie que les 
procès pour lèse-majesté se tiennent à huis clos. Plus récemment, le 10 février 
2017, le ministère public prononçait la mise en examen de Jatuphat 
Boonpattaraksa, connu sous le nom de Pai Daodin, étudiant et activiste pro-
démocratie82. Il faisait l’objet d’une plainte pour lèse-majesté et violation de 
l’Acte sur le Cybercrime pour avoir partagé sur son profil Facebook une 
biographie du nouveau roi, Vajiralongkorn, compilée par la BBC – biographie 
par ailleurs aimée plus de 3000 fois sur les réseaux sociaux thaïlandais. Le 2 
décembre 2016, Pai fut arrêté, et immédiatement placé en détention 
provisoire. Le 15 août 2017, pour le rendu du verdict, la séance s’est tenue à 
huis clos. Le verdict n’a pas été lu par les juges. Seule la sentence a été portée 
à connaissance de l’accusé, mais les arguments du procureur public – 
l’accusation – étaient manquants, tout comme les motivations du juge dans la 
détermination de la peine. Le condamné lui-même, ainsi que ses avocats, 
n’ont eu accès à l’acte de jugement rédigé par le juge qu’en novembre 2017, 
trois mois après le rendu du verdict, et un an après l’arrestation et le placement 
                                                        

81 D. STRECKFUSS, « Kings in the Age of Nations: the paradox of Lèse-Majesté as Political 
Crime in Thailand », Comparative Studies in Society and History, vol. 37, n° 3, juill. 1995, p. 461.  

82 Pai, âgé de 25 ans, étudiant en droit, est membre du Nouveau Mouvement pour la Démocratie 
(NDM), ce groupe de jeunes activistes surtout connu pour ses vidéos satiriques de Prayuth Chan-ocha 
et sa dénonciation de la corruption entourant la construction du parc de Rajabhakti. La mise en examen 
tombe à point nommé pour la junte qui voit ici emprisonné son opposant le plus actif. C’est d’ailleurs 
un militaire, le lieutenant Pithakpol Chusri, qui a porté plainte, après avoir arrêté Pai à plusieurs 
reprises, à Khon Kaen, à Bangkok, sans jamais obtenir de détentions provisoires bien durables. Voilà 
qui est chose faite.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        25 
 
en détention du suspect. Le jugement final reprend les mots à caractère de 
lèse-majesté, d’où la justification qu’il n’ait pas été lu à l’audience, même en 
huis clos83.  

 
 

B. – De l’aveu au pardon royal : une procédure rédemptrice 
 
L’aveu est au cœur du dispositif du procès pour lèse-majesté. Il permet 

un allégement des peines, parfois de moitié. L’aveu consiste, pour l’accusé, à 
reconnaître qu’il a « commis le mal » en parlant mal du roi, ou de la reine.  

Au cours du procès, les accusés de lèse-majesté se plient généralement à 
l’exercice du passage aux aveux. Certains refusent néanmoins d’aller à 
l’encontre de leurs convictions profondes – pourquoi légitimer la 
criminalisation d’un acte qui, à leurs yeux, n’en est pas un ? Par exemple, 
Somyot Preuksakasemsuk s’est toujours refusé catégoriquement à céder à la 
pression de la confession – et à voir sa peine réduite de moitié. Au-delà de la 
confession, les accusés dans les affaires de lèse-majesté ont tout intérêt à ne 
pas faire appel de la décision de première instance. En effet, les chances de 
voir leur innocence établie en seconde ou en dernière instance sont, jusqu’ici, 
nulles. Ils doivent se résigner et accepter la sentence « rédemptrice ». 
Accepter le verdict de première instance permet en outre de clore l’affaire 
plus vite afin d’ouvrir la voie à une remise de peine, un « pardon royal » 
octroyé par le roi lui-même, mais si et seulement si aucun appel n’a été 
interjeté entretemps. La demande de pardon royal ne peut être formulée qu’en 
demandant expressément pardon au roi, selon une démonstration de loyauté 
explicite ; ce qui offre rédemption au prisonnier et permet au roi d’exercer son 
office miséricordieux. 

De façon consistante, Somyot a, malgré les pressions, toujours refusé de 
choisir cette voie – il s’est pourvu en appel puis en cassation, allongeant sa 
détention. Il a par ailleurs exclu catégoriquement de déposer une demande de 
pardon royal, refusant d’en appeler à l’institution monarchique, alors même 
que pour lui cette dernière est intrinsèquement liée à l’idée même de lèse-
majesté, ou de confesser un crime qu’il considère comme un droit (critiquer, 
discuter de la monarchie), tout en demandant à bénéficier d’un droit qu’il 
considère comme une atteinte à la démocratie (le pardon royal). Si Somyot fit 
ainsi valoir ses convictions, la plupart des accusés cèdent, à l’instar de Pai, 
ayant confessé son « crime » après huit mois de détention provisoire. Sa peine 
de cinq ans de prison fut alors réduite de moitié.  

Les pétitions de pardon royal, gardées secrètes, sont, pour les accusés de 
lèse-majesté, un acte de rédemption fondée sur l’acceptation totale de leur 

                                                        
83 Affaire « noire » 301/2501.  



26  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
crime et l’amour que le roi leur inspire. Par exemple, Harry Nicolaides, 
Australien condamné en 2009 à six ans de prison réduit de moitié pour 
confession pour un paragraphe dans une fiction vendue à sept exemplaires, 
écrivit depuis sa cellule des mots qui laissent présager la teneur de sa pétition 
de pardon royal : « Le jour de l’anniversaire des 81 ans du roi, j’ai vu les feux 
d’artifice au loin. Certains des prisonniers avaient les yeux remplis de larmes, 
en adoration devant un homme qu’il ne considère pas uniquement comme leur 
roi mais comme leur père. Je ne suis peut-être pas Thaïlandais, mais je suis 
un fils, et je sais ce que signifie l’amour d’un fils pour son père. Je rédige une 
demande de pardon royal. Je prie que le roi apprenne mon sort et m’octroie 
sa grâce »84. 

L’architecture du tribunal participe également de cette ritualité 
rédemptrice. Le juge siège sous la photo du roi, à laquelle il paie ses 
hommages. En contrebas, l’accusé se place sous l’autorité du juge lui-même 
représentant du roi, et prête serment. Les jugements sont rendus « au nom du 
roi » – formule particulière interprétée par les juges comme une marque de 
leur qualité d’intermédiaire entre le roi et le peuple85.  

 
 

C. – Exceptions dans l’Exception : Assassinats, Torture, et Exils 
 
La lèse-majesté fait toujours partie de l’exception. Néanmoins, en temps 

de crise, lorsque l’état d’exception est déclaré, elle devient une « super-
exception ». En 1959, la constitution intérimaire du maréchal Sarit Thanarat 
attribuait à ce dernier les pleins pouvoirs ; il en fit usage pour ordonner de 
multiples exécutions pour lèse-majesté86. Il transféra, après son second coup 
d’État, le 20 octobre 1958, toutes les affaires de lèse-majesté aux tribunaux 
militaires. De la même manière, suite au coup d’État de 2014, les affaires de 
lèse-majesté furent soustraites à la compétence des juridictions civiles et 
transférées aux juridictions martiales. La juridiction militaire ne connaissant 
pas plusieurs degrés de juridiction, cette décision se traduisit par une 
accélération des procédures et des condamnations, ainsi qu’une augmentation 
significative des peines87.  

                                                        
84 Cité dans Sydney Morning Herald, « The medieval price an author pays for insulting 

Thailand’s monarchy », 7 février 2009.  
85 P. SAENGKANOKKUL, Nay Phraboromaphithai, phrachatipatai lae tulakan, [Au nom du 

Roi : la démocratie et les juges], Bangkok, Openbooks, 2009. 
86 On peut citer notamment l’exécution de Khrong Chanthadawong.   
87 V., à titre de comparaison, https://freedom.ilaw.or.th/node/144. Si statistiquement, la 

juridiction militaire est plus « sévère » que la cour civile, ses peines n’atteignirent « que » 30 ans en 
2015 et 35 en 2017. Les juridictions civiles avaient prononcé des peines d’emprisonnement de 30 ans 
dans les années 2010.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        27 
 

Par ordre de l’armée, d’autres crimes passèrent également sous la 
juridiction des tribunaux militaires88. Lorsque les accusés contestèrent la 
compétence de la juridiction martiale devant les tribunaux judiciaires, ces 
derniers confirmèrent la compétence des cours martiales89. Le Centre 
thaïlandais des avocats des droits de l’homme affirme ainsi, « la procédure 
judiciaire, sous la supervision de l’armée, a pu se développer grâce au soutien 
des cours civiles »90. 

Un autre critère de l’exception concerne la torture. La torture est difficile 
à documenter, mais un certain nombre de décès en détention semblent alerter 
sur la possibilité d’une telle pratique dans les affaires de lèse-majesté. Pour 
reprendre l’exemple de Pai Daodin, ce dernier se plaignit de subir, nu, les 
régulières fouilles de son rectum – pratique qui semblait lui être réservée. 
D’une façon plus grave, les morts en détention de personnes incarcérées pour 
lèse-majesté ne sont pas rares : citons les cas d’Amporn Tangnoppakhun 
(Akong) en 2012, Suriyan Sucharitpolwong, ou encore Prakrom Warunprapa 
à quelques semaines d’écart en 2015. Surtout, la manière dont ces morts en 
détention furent frappées d’omerta révèlent l’étendue de l’autocensure liée à 
la mise en œuvre de la loi de lèse-majesté. Dans d’autres affaires de morts en 
détention notamment à la suite de tortures dans l’extrême-Sud du pays sous 
loi martiale, des responsabilités ont été dégagées. Rien de tel ne peut être 
relevé en ce qui concerne les morts de la lèse-majesté.  

De la même manière, l’État semble plus clément envers les « justiciers 
privés » de la lèse-majesté : la violence par des particuliers contre les auteurs 
de lèse-majesté est clémente. Ainsi, l’agression du juriste Vorajet Pakeerat en 
2012, et la tentative d’assassinat de l’historien Somsak Jeemteerasakul en 
2014, les deux figures majeures de la critique intellectuelle de la loi de lèse-
majesté, furent traitées avec désinvolture par la police91.   

Cette faillite de l’État thaïlandais non seulement à offrir un procès 
équitable à ses accusés de lèse-majesté mais également à les protéger contre 
les violences exercées par des particuliers a justifié que nombre d’entre eux 
aient pu obtenir à l’étranger le statut de réfugié politique92. La quête des 
                                                        

88 Les ordres du NCPO No. 37/2557, No.38/2557 et No.50/2557 ont disposé qu’à partir du 
25 mai 2014, 4 types de crimes devaient être jugés dans les juridictions militaires : les crimes contre 
la monarchie, les crimes contre la sécurité de l’État, les crimes définis dans les ordres de la junte, et 
les crimes concernant la possession d’armes à feu. 

89 Selon le centre thaïlandais des avocats des droits de l’homme, au moins 15 accusés ont 
contesté la juridiction des cours martiales. Les cours civiles ont accepté d’examiner les pétitions, mais 
ont toujours rendu des jugements favorables aux juridictions militaires.   

90 “The Miracle of “Law”: The Judiciary and the 22 May 2014 Coup Three Years of the Coup 
Regime of the National Council for Peace and Order” http://www.tlhr2014.com/th/?p=4774.  

91 Six mois de prison pour l’agression de Vorajet Pakeerat, aucune condamnation pour la 
tentative d’assassinat de Somsak Jeemteerasakul.  

92 Aum Neko, Jaran Ditapichai, Somsak Jeemteerasakul, Nick Suppipat, sont réfugiés politiques 
en France ; Ekapop Luara en Nouvelle Zélande.  



28  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
accusés de lèse-majesté réfugiés à l’étranger, et ses multiples demandes 
d’extradition, est l’un des axes prioritaires de la junte militaire au pouvoir 
depuis 201493. La junte promulgua même un ordre interdisant expressément 
de « s’abonner » au fil Facebook de trois accusés de lèse-majesté résidant à 
l’étranger94. En Thaïlande, leurs familles font l’objet de harcèlement de la part 
de la police et de l’armée – dans l’espoir de « faire taire » les propos jugés 
irrévérencieux pour le monarque95.  

Ainsi, le crime de lèse-majesté fait, depuis toujours, entrer l’accusé dans 
une légalité dérogatoire, que ce soit au stade de l’accusation – faiblesse de la 
charge de la preuve incombant à l’accusation –, de l’arrestation – détention 
provisoire automatique, absence de libération provisoire sous caution –, du 
procès – en huis clos –, de la sentence – exceptionnellement longue –, ou de 
l’exécution de la sentence – pardons royaux plus difficiles à obtenir –. Le plus 
emblématique néanmoins est l’interprétation non pas stricte, mais très large, 
de la loi par les juges, et notamment des actes et des personnes auxquels elle 
s’applique. La loi a ainsi pu être interprétée, depuis les années 200096, de 
façon à couvrir les rois de l’époque d’Ayuthaya, l’ensemble des rois de la 
dynastie Chakri, le défunt chien du roi Thongdaeng97, la princesse Sirindhorn, 
ou encore le président du Conseil privé Prem Tinsulanond et ce, alors que la 
loi n’énumère que quatre personnes : le roi, la reine, le prince héritier et le 
régent. Des idées, comme le républicanisme et le communisme, ont également 
été qualifiées de crime de lèse-majesté. Cette propension à étendre le crime 
de lèse-majesté à tout propos critique ayant un effet sur la révérence portée à 
l’institution monarchique est précisément en accord avec l’esprit de la loi le 
crime de lèse-majesté se définit par son effet, celui de « léser la majesté », et 
recouvre dès lors toute potentialité critique.  

 
**** 

  
Nous avons exposé dans cet article les mécanismes de l’assimilation du 

crime de lèse-majesté au blasphème, corollaire d’un processus de 
                                                        

93 V. par ex., Reuters, « Thai junta seeks extradition of royal insult suspects », 25 oct. 2016.  
94 V. P. CHACHAVALPONGPUN, « Lese majeste losing its magic », East Asia Forum, 28 juin 

2017.  
95 V. par ex., dans le cas de Pavin Chachavalpongpun, « How Thailand is using a draconian law 

to try to silence critics, including me », Washington Post, 9 mars 2016.  
96 Pour un résumé des affaires les plus extravagantes de lèse-majesté, J. HEAD, « Defaming a 

dog: The ways to get arrested for lese-majeste in Thailand », BBC, 16 déc. 2015.  
97 Thanakorn Siripaiboon a été arrêté en décembre 2015 pour avoir posté des commentaires 

sarcastiques sur le chien du roi Thongdaeng sur Facebook. Relâché sur caution sous la pression 
internationale, il sera jugé par cour martiale dans le courant de l’année 2018 ou 2019. Le roi Bhumipol 
était particulièrement attaché à son chien Thongdaeng, au sujet duquel il avait écrit un livre devenu 
un best-seller en Thaïlande. C. GRAY, « Dog v dog: Theatrics of the Thai interregnum », New 
Mandala, 22 déc. 2015.  



E. MÉRIEAU : LE CRIME DE LÈSE-MAJESTÉ – THAÏLANDE                        29 
 
sacralisation de l’institution monarchique, en inscrivant ce dernier dans le 
temps long. La justice d’exception mise en œuvre pour la réprimer vise à une 
« purification » du corps social. Cet article visait à souligner la nécessité de 
repenser les dichotomies religieuses – séculaires. La sécularisation du 
blasphème via la lèse-majesté et la sacralisation de la royauté via la lèse-
majesté indique une relation dialectique entre religiosité et sécularisme, au 
service du politique.  

Dans les années 1980, on découvrait que « la tradition judéo-chrétienne 
ne détient pas le monopole du concept de blasphème98 » ; aujourd’hui, le 
blasphème est presque uniquement discuté dans le cadre de l’islam. Or, 
l’« exception » souvent postulée du bouddhisme eu égard à son absence de 
transcendance divine doit être remise en cause. De la même manière que les 
monarchies européennes ont développé une théologie politique informée par 
la chrétienté, la monarchie siamoise s’est fondée sur son caractère sacré 
hindou-bouddhiste pour légitimer l’accroissement de son pouvoir. Son 
caractère sacré fut construit et soutenu par une lèse-majesté absorbant le 
blasphème. Si la monarchie siamoise ne fut pas exactement de droit divin, elle 
n’en est pas moins sacrée.  

En Thaïlande, la mise en œuvre de la loi de lèse-majesté a plusieurs 
effets. Premièrement, l’ensemble de procédés accompagnant la lèse-majesté, 
notamment l’interdiction de la mauvaise utilisation de la langue royale et 
l’absence de prosternation, sont toujours mis en œuvre au début du 21ème 
siècle en dépit de leur décriminalisation formelle au cours du 19ème siècle. 
Deuxièmement, le système mis en place est celui de l’impossibilité de parler 
du roi et la nécessité d’utiliser des euphémismes, notamment : la main 
invisible (mue thi mong mai hen), le pouvoir en dehors de la Constitution 
(amnat nok rattathamanun), l’homme puissant (phu mi barami), le pouvoir 
en dehors du système (amnat nok rabop), le pouvoir obscur (amnat muet). 
Les mots « en haut » (khang bon) sont parfois remplacés par un simple geste : 
le Roi appartient au domaine de l’indicible. Une telle interdiction est à 
rapprocher, de par ses fondements et ses ressorts, à la prohibition du 
blasphème. Cette « indicibilité » connaît néanmoins l’exception suivante : les 
formules incantatoires comme « longue vie au roi » (song phra charoen), 
copiées collées à l’identique par centaines de milliers sous les photos du Roi 
postées sur Facebook. Les évolutions technologiques ont fait évoluer la loi de 
lèse-majesté : l’apparition de la presse puis d’Internet se traduisit par la 
promulgation de nouveaux textes réprimant la lèse-majesté, sur la presse et 
sur le cybercrime respectivement, qui prohibent la lèse-majesté sur ces 
supports spécifiques. L’étude a fait apparaître une dynamique similaire entre 
la Thaïlande et les monarchies autoritaires européennes du 19ème siècle, visant 

                                                        
98 L. LEVY, « Blasphemy », Encyclopedia of Religion, 1987. 



30  REVUE INTERNATIONALE DE DROIT COMPARÉ        2-2018 
 
à maintenir et consolider un pouvoir royal sacré ébranlé par le développement 
des technologies de l’information.  

La loi de lèse-majesté n’est pas une loi pénale isolée, autonome ; elle est 
la mise en application du statut constitutionnel du chef de l’État, non point 
tant dans sa dimension « inviolable » qu’eu égard à son caractère « sacré ». 
Dans tous les cas, tout plaidoyer en faveur de l’abolition de la loi de lèse-
majesté implique une révision du statut constitutionnel du monarque. Or, 
proposer en Thaïlande une réforme constitutionnelle du statut du roi ou une 
réforme de la loi de lèse-majesté est puni par la loi de lèse-majesté – la loi 
bénéficiant en cela de la même « metaprotection autoréalisatrice » que le 
blasphème. 

 
 


